
 

 

 

 

 

 

 

 

 

EUTANASIA Y SALUD 

MENTAL: EL NUEVO 

DILEMA GLOBAL 
 

Cómo Argentina, Uruguay y las 

principales leyes internacionales 

enfrentan el debate más sensible de 

la bioética contemporánea 



1. 

 

 

 

Eutanasia y salud mental:  

qué sabemos y qué falta resolver 

 

Uruguay hizo historia en 2024 al convertirse en el primer país de América Latina 

en autorizar la eutanasia activa. Su sistema incluye controles médicos y legales 

muy estrictos, evaluaciones psiquiátricas y la verificación de que la voluntad del 

paciente sea sostenida en el tiempo. 

 

En Europa, Estados Unidos y Canadá, las leyes que permiten la eutanasia por 

trastornos psiquiátricos están generando fuertes tensiones. El debate central es 

cómo determinar si el sufrimiento mental es realmente “irremediable” y si la 

persona tiene plena capacidad para decidir. 

 

Canadá decidió postergar hasta 2027 la eutanasia por motivos exclusivamente 

psiquiátricos (MAID). La decisión se basó en que hoy no es posible garantizar 

evaluaciones clínicas seguras en salud mental. 

 

Rechazo religioso mayoritario a la eutanasia. Las principales religiones monoteístas 

la consideran incompatible con la dignidad humana y con el valor intrínseco de la 

vida, aun cuando exista sufrimiento intenso. 

 

Bélgica y los Países Bajos permiten algunos casos vinculados a problemas 

psiquiátricos, pero enfrentan críticas persistentes. Las objeciones se centran en 

la variabilidad de la capacidad decisoria y en posibles sesgos que afectan 

especialmente a personas con discapacidad. 

 

Argentina sigue enfocada en la eutanasia pasiva y los cuidados paliativos. 

Cualquier acción destinada a provocar la muerte de manera directa continúa siendo 

un delito. 

 

Postura crítica religiosa frente a la eutanasia en salud mental. Desde estas 

miradas, extender la eutanasia al sufrimiento psíquico cuestiona la irremediabilidad 

y debilita la responsabilidad estatal de garantizar cuidados y tratamientos. 

 

El concepto de “irremediabilidad” en salud mental carece de métodos clínicos 

objetivos. Esto vuelve riesgoso su uso como criterio legal sin un acceso previo, 

suficiente y continuo a tratamientos adecuados. La experiencia internacional 

subraya la necesidad de auditorías independientes y protocolos rigurosos. 

 

Cualquier regulación debe incorporar una mirada de derechos humanos y 

discapacidad. De lo contrario, existe el riesgo de que desigualdades sociales 

influyan en las solicitudes de muerte asistida.



PRESENTACIÓN 

2. 

 

 

 

El debate sobre eutanasia y suicidio asistido en salud mental se transformó en uno de los 

dilemas éticos más complejos del presente. En un mundo donde algunos países 

expanden derechos y otros los restringen, este informe del Centro de Investigaciones 

Sociales de UADE ofrece un análisis comparado sobre cómo se regula o evita regular 

el final de la vida cuando el sufrimiento no es físico, sino psicológico. 

 

A partir de una revisión exhaustiva de bibliografía especializada y marcos legales 

internacionales, el estudio examina cómo se tensan conceptos como autonomía, 

capacidad para decidir, irremediabilidad y protección de derechos cuando se 

aplican a la salud mental. 

 

Para comprender mejor las mencionadas tensiones, en este documento se incorporan 

ejemplos reales, extraídos de informes oficiales internacionales, que muestran el 

funcionamiento de las regulaciones en la práctica. Algunos conceptos clave que se 

desprenden de esos casos son la Irremediabilidad del sufrimiento psíquico, referido 

a los casos de personas con depresión severa resistente, la Fluctuación de la capacidad 

decisoria, solicitudes de eutanasia realizadas por personas con variaciones abruptas del 

estado emocional y Sesgos y debates sobre discapacidad, casos documentados de 

personas que solicitaron asistencia médica para morir por falta de apoyos económicos y 

sociales. 

 

Situación en Argentina y la región 

 

La legislación se centra en eutanasia pasiva, negativa a tratamientos, limitación del 

esfuerzo terapéutico, cuidados paliativos. Por otra parte, no contempla prácticas 

activas. 

 

Caso reciente difundido por los medios: una mujer postrada desde hace siete años afirmó: 

“Cualquiera que pase 24 horas como yo pediría lo mismo”. Este tipo de situaciones vuelven 

urgente el debate. 

 



PRESENTACIÓN 

3. 

 

 

 

 

En 2024, Uruguay aprobó la Ley de Muerte Digna, el primer régimen integral de 

eutanasia activa de América Latina. Incluye evaluaciones clínicas múltiples, dictámenes 

independientes, plazos de reflexión y controles institucionales. El sufrimiento puede ser 

físico o psicológico, lo que generó discusiones sobre su alcance.  

 

Comparación internacional 

 

Bélgica y Países Bajos aceptan, con restricciones, solicitudes psiquiátricas. Los casos son pocos, 

pero muy documentados. Los sistemas exigen segundas y terceras opiniones, y 

verificaciones de constancia y capacidad. Por su parte, el parlamento canadiense decidió 

postergar hasta 2027 la eutanasia por trastornos exclusivamente psiquiátricos. El 

argumento: no existen protocolos clínicos estables para evaluar irremediabilidad. 

Mientras tanto, en España y Suiza admiten solicitudes asociadas a sufrimiento intolerable, 

aunque en la práctica los casos psiquiátricos son excepcionales y fuertemente auditados. 

 

 

La mirada de las religiones 

 

El debate contemporáneo sobre la eutanasia y el suicidio asistido también se ve 

influenciado por dimensiones éticas y religiosas que influyen de manera significativa 

en la percepción del valor de la vida y el sufrimiento. Son un factor relevante en la 

formación de opinión pública y en el debate legislativo y sanitario. 

 

Las principales tradiciones religiosas monoteístas han expresado posiciones críticas 

frente a la eutanasia, con matices internos y fundamentos doctrinarios diversos. 

Aportan argumentos que enfatizan la dignidad intrínseca de la persona humana, la 

protección de la vida y la centralidad de los cuidados paliativos frente al sufrimiento. 

El informe incorpora esta dimensión como parte del análisis contextual necesario para 

comprender la complejidad del debate público en torno al tema.



4. 

 

 

 

 

 

RESUMEN EJECUTIVO 

 
 

 Irremediabilidad difícil de probar: determinar que una condición es “irremediable” 

implica demostrar que no existe tratamiento eficaz presente ni futuro. Esto es complejo 

porque la medicina evoluciona, los pronósticos son probabilísticos y dependen de factores 

individuales, lo cual conlleva incertidumbre ética y científica. 

 

 

 Capacidad fluctuante: la autonomía del paciente requiere capacidad de decisión estable. 

Sin embargo, en enfermedades graves, la capacidad cognitiva puede variar por dolor, 

medicación o deterioro neurológico, y así generar dudas sobre la validez y consistencia del 

consentimiento. 

 

 

 Fuerte influencia de condiciones sociales: factores como pobreza, aislamiento, falta de 

acceso a cuidados paliativos o presión familiar pueden inducir la solicitud de eutanasia. Esto 

plantea el riesgo de que la decisión no sea plenamente libre, sino condicionada por 

desigualdades estructurales. 

 

 

 Riesgos de discriminación estructural: grupos vulnerables (personas con discapacidad, 

ancianos, minorías) pueden ser más expuestos a prácticas eutanásicas por prejuicios 

sociales o criterios utilitaristas, lo que amenaza principios de igualdad y no discriminación en 

la atención sanitaria. 

 

 

 La comparación entre Argentina y Uruguay abre un debate regional ineludible: 

¿es posible construir un modelo seguro para evaluar solicitudes de eutanasia vinculadas con 

el sufrimiento mental? La respuesta internacional parece ser: solo si existe un sistema de 

salud mental robusto, accesible y equitativo. Sin él, cualquier regulación sería frágil. 

 

 

 Influencia de marcos éticos y religiosos en el debate público: 

Las posiciones de las principales tradiciones religiosas monoteístas - católica, judía, 

islámica y evangélica— mantienen una oposición general a la eutanasia, basada en la 

defensa de la dignidad humana y la protección de la vida. En el contexto uruguayo y 

regional estos posicionamientos incidieron en el debate público y legislativo. En relación 

con la salud mental, estas miradas contribuyen a una postura de cautela si se trata de 

establecer estándares de irremediabilidad y capacidad decisoria. 



EL ESTUDIO 

5. 

 

 

 
 

El panorama normativo en Argentina y el 

horizonte uruguayo 

El análisis del marco jurídico argentino y la revisión de la reciente Ley de Muerte Digna en 

Uruguay muestran dos modelos regulatorios claramente distintos respecto de la eutanasia y los 

límites de la autonomía al final de la vida. Mientras Argentina sostiene un esquema basado en 

eutanasia pasiva, negativa a tratamientos y cuidados paliativos, Uruguay se convirtió en el primer 

país de América Latina en adoptar un régimen integral de eutanasia activa. Esta comparación 

resulta clave para comprender el horizonte normativo regional. 

a. Situación argentina: regulación de eutanasia pasiva y ausencia de eutanasia activa 

Desde 2009, Argentina reconoce derechos vinculados a la autonomía del paciente a través de las 

Leyes 26.529 y 26.742. Estas normas permiten rechazar o interrumpir tratamientos y solicitar la 

retirada de soportes vitales cuando estos resultan extraordinarios, desproporcionados o 

prolongan un proceso irreversible con sufrimiento. Esta regulación corresponde a la denominada 

eutanasia pasiva: limitación del esfuerzo terapéutico y derecho a cuidados paliativos. 

El artículo 59 del Código Civil y Comercial refuerza la autonomía, aunque con límites estrictos: no 

se admiten prácticas orientadas directamente a causar la muerte. Así, la eutanasia activa y el 

suicidio asistido continúan tipificados como delitos (arts. 79 y 83 del Código Penal). 

La jurisprudencia acompañó esta tendencia. El caso Bahamondez (1993) reconoció el derecho a 

rechazar tratamientos por convicciones personales o religiosas. En 2015, la Corte Suprema volvió 

sobre estos límites al permitir retirar el soporte vital de un paciente en estado vegetativo desde 

hacía veinte años, aplicando el criterio de “voluntad presunta” cuando no existen directivas 

anticipadas, pero siempre dentro del marco de prácticas no activas (CSJN, D., M. A., 2015). 

Pese a diversos proyectos legislativos recientes —incluido el proyecto de Ley de Buena Muerte—

ninguno ha prosperado. Estos textos presentan diferencias sustantivas respecto del modelo 

uruguayo, como la posibilidad de incluir personas menores de edad, contemplar directivas 

anticipadas para solicitar eutanasia y aceptar solicitudes en casos de capacidad restringida. Estas 

cuestiones abren debates complejos sobre consentimiento, vulnerabilidad y protección de 

derechos. 

 

b. Horizonte uruguayo: primera ley latinoamericana de eutanasia activa 

 

En 2024, Uruguay aprobó la primera normativa regional sobre eutanasia activa: la Ley de Muerte 

Digna. Establece un procedimiento estricto destinado a asegurar que la solicitud sea libre, seria, 

informada y reiterada. Requiere: 

 mayoría de edad, 

 aptitud psíquica demostrada, 

 padecimiento irreversible o incurable con sufrimiento considerado “insoportable”, 

 información completa sobre alternativas, incluidos cuidados paliativos, 

 ratificación final ante testigos, 

 evaluación por el médico tratante, un segundo médico independiente y, en caso de 

discrepancia, una junta médica especializada. 



EL ESTUDIO 

6. 

 

 

 

Las instituciones del sistema de salud deben garantizar la prestación; la objeción de conciencia es 

individual, no institucional. La ley clasifica la muerte como natural cuando se practica conforme a 

derecho, eximiendo de responsabilidad penal, civil o administrativa a los profesionales. 

Comparada con Argentina, Uruguay adopta un modelo que habilita activamente la intervención 

del Estado y del sistema de salud en la asistencia para morir mediante un procedimiento 

regulado. 

 

c. Convergencias y divergencias regionales 

 

El análisis conjunto evidencia tres tendencias principales: 

 Autonomía vs. protección de la vida: Uruguay privilegia la autonomía bajo condiciones 

estrictas; Argentina mantiene un enfoque restrictivo respecto de intervenciones que 

produzcan la muerte. 

 Criterios para evaluar sufrimiento: Uruguay admite el sufrimiento psíquico como causal 

posible; Argentina no contempla eutanasia por motivos de salud mental ni ofrece guías para 

valorar este tipo de sufrimiento. 

 Garantías y responsabilidad profesional: Uruguay exime de responsabilidad a profesionales 

que actúan conforme a la ley. En Argentina, cualquier intervención activa sigue siendo delito. 

El escenario regional es heterogéneo. Uruguay constituye un caso referencial, aunque su 

legislación tampoco aborda de manera específica los diagnósticos psiquiátricos. 

 
 

¿Cómo consideran los marcos normativos la 

salud mental y el sufrimiento psíquico? 

 

La regulación de eutanasia y suicidio asistido por motivos de salud mental se ha desarrollado de 

manera desigual en el mundo, con debates éticos y conceptuales profundos. Las leyes suelen 

utilizar expresiones amplias como “sufrimiento insoportable”, “enfermedad grave e incurable” o 

“padecimiento crónico e imposibilitante”, lo que ha permitido que, en ciertas jurisdicciones, los 

trastornos psiquiátricos se consideren supuestos elegibles. Esta inclusión plantea controversias 

sobre irremediabilidad, capacidad, vulnerabilidad y límites éticos y jurídicos. 

Paises Bajos 

La Ley de 2002 (Termination of Life on Request and Assisted Suicide Act) permite eutanasia y 

suicidio asistido cuando existe “sufrimiento insoportable y sin perspectiva de mejora”. Aunque el 

texto no menciona trastornos psiquiátricos, en la práctica se han aceptado solicitudes basadas en 

sufrimiento mental, bajo estrictos requisitos de debido cuidado, evaluación de capacidad y 

persistencia del deseo, además de intervención obligatoria de un psiquiatra independiente. Esto 

ha generado debate sobre la posibilidad de traducir el sufrimiento subjetivo en criterios clínicos 

operativos. 

 

Bélgica 

La Ley de Eutanasia (2002, con reforma de 2014) reconoce explícitamente el sufrimiento “físico o 

psíquico constante e insoportable que no puede aliviarse” como causal de solicitud. El país  



EL ESTUDIO 

7. 

 

 

registra el mayor número de casos psiquiátricos, principalmente vinculados a depresión mayor, 

trastornos de personalidad y esquizofrenia. El debate ético se centra en la dificultad de demostrar 

la irremediabilidad en salud mental y en los riesgos de replicar sesgos ableístas al valorar la vida 

de personas con discapacidad psicosocial. 

 

 

Suiza 

El artículo 115 del Código Penal despenaliza la ayuda al suicidio cuando no existe un motivo 

egoísta. Esto posibilitó que organizaciones civiles como Dignitas o Exit asistan suicidios en casos 

psiquiátricos, siempre que el deseo de morir sea persistente y no resulte de una crisis temporal. 

No existen protocolos estatales específicos, lo que genera desigualdad en criterios de 

“competencia mental”. 

 

España 

La Ley Orgánica 3/2021 permite la eutanasia en casos de enfermedad grave e incurable o 

padecimiento “grave, crónico e imposibilitante”, incluyendo sufrimiento físico o psíquico constante 

e intolerable. Aunque no excluye diagnósticos psiquiátricos, su aplicación ha llevado a prácticas 

más restrictivas en salud mental, con énfasis en capacidad, voluntariedad y ausencia de presiones 

externas. 

Canadá 

El Bill C-14 (2016) creó MAID; el Bill C-7 (2021) amplió la elegibilidad pero mantuvo una exclusión 

temporal para casos donde la única condición sea un trastorno mental. Esta exclusión se extendió 

hasta 2027 debido a debates sobre irremediabilidad psiquiátrica y riesgos derivados de 

condiciones estructurales (pobreza, aislamiento, falta de acceso a tratamiento). 

Colombia 

La eutanasia está regulada por jurisprudencia (Sentencia C-239/1997 y normas posteriores). 

Aunque se focaliza en enfermedades terminales, fallos recientes han considerado el sufrimiento 

mental como potencial causal, impulsando debates constitucionales sobre equivalencia entre 

sufrimiento físico y psíquico. 

Uruguay (2024) 

La reciente Ley de Muerte Digna autoriza la eutanasia para personas adultas mentalmente 

competentes con enfermedades incurables en fase terminal que sufran física o psicológicamente 

de forma persistente e insoportable. Requiere evaluación médica y supervisión de una Comisión 

Honoraria de Revisión. No autoriza el suicidio asistido. 

 

Complejidad en salud mental y nudos críticos 

en las legislaciones 

a. Irremediabilidad como problema operativo 

La irremediabilidad es un criterio central para autorizar la eutanasia en salud mental, pero su 

aplicación práctica presenta dificultades: los datos sobre “resistencia al tratamiento” son 

heterogéneos; los desenlaces a largo plazo son variables; y existen nuevas terapias 

(psicoterapéuticas, farmacológicas, neuromodulación) que desafían la idea de incurabilidad. El 

 



EL ESTUDIO 

8. 

 

 

 

debate se centra en si el estándar debe ser objetivo (basado en parámetros clínicos) o 

relacional/subjetivo (basado en la percepción del paciente), y cómo esto afecta la práctica clínica. 

b. Estándares y fluctuaciones en la capacidad decisoria 

La capacidad implica comprender, apreciar, razonar y expresar una elección. En salud mental, 

estas funciones pueden fluctuar según la sintomatología o los tratamientos. Esto genera 

preocupación sobre la precisión y consistencia de los juicios clínicos. Se recomienda usar 

instrumentos estructurados, segundas opiniones y revisiones multidisciplinarias. 

c. Pendiente resbaladiza y ableísmo 

Dos riesgos se destacan: 

 Pendiente resbaladiza: ampliación gradual de criterios, grupos o diagnósticos admitidos; 

 Ableísmo: sesgos que vinculan dignidad con “calidad de vida”, desvalorizando la vida de 

personas con discapacidad psicosocial. 

Organizaciones de derechos de las personas con discapacidad (CRPD/IDA) señalan que cualquier 

política sobre vida y muerte debe regirse por estándares estrictos antidiscriminatorios y priorizar 

apoyos antes que respuestas terminales. 

d. Evidencia internacional 

Los datos de países regulados muestran que los casos psiquiátricos, aunque minoritarios, 

aumentan. En los Países Bajos se reportaron 138 casos en 2023. La experiencia belga también 

indica intensos debates sobre criterios y revisiones ex post. Estas tendencias refuerzan la 

necesidad de registros públicos, transparencia y auditorías independientes. 

 

Eutanasia y salud mental: la mirada de las religiones 

 

En los debates parlamentarios y sociales sobre la eutanasia, la perspectiva de las religiones 

resulta relevante, ya que las creencias religiosas influyen de manera significativa en la forma en 

que amplios sectores de la población comprenden el valor de la vida, el sufrimiento, la 

autonomía personal y las decisiones al final de la existencia. En particular, los principales 

credos monoteístas comparten una mirada crítica frente a la eutanasia, aunque con matices 

internos. 

Desde la Iglesia Católica, la eutanasia es rechazada por considerarse incompatible con la 

dignidad intrínseca de la persona humana. Tal como ha señalado el Papa Francisco, la 

denominada “falsa compasión” no debería justificar la eliminación de la vida de quien padece 

una enfermedad. En este sentido, advierte sobre el riesgo de promover una “cultura del 

descarte”, en la cual la muerte aparece como respuesta al sufrimiento. Esta posición retoma lo 

ya establecido por la Congregación para la Doctrina de la Fe, que se opone de manera expresa a 

la eutanasia, diferenciándola del legítimo rechazo al encarnizamiento terapéutico y 

promoviendo los cuidados paliativos. 

 

 

 



EL ESTUDIO 

9. 

 

 

 

 

La religión judía, en líneas generales, también rechaza la eutanasia, al considerar que no puede 

ser entendida como un acto de compasión. Para gran parte de las autoridades rabínicas, la 

eutanasia es equiparable al suicidio y, cuando interviene un tercero, asimilable a un homicidio. 

No obstante, dentro del judaísmo existe un debate interno: un sector minoritario admite que, 

en determinadas circunstancias excepcionales, podría justificarse la interrupción de 

tratamientos que solo prolongan el sufrimiento, lo que muestra una mayor diversidad 

interpretativa. En 2023, representantes judíos y cristianos emitieron una declaración conjunta 

de rechazo a la eutanasia, reafirmando puntos de convergencia doctrinaria. 

Por su parte, el islam mantiene una oposición doctrinaria firme tanto a la eutanasia activa como 

pasiva y al suicidio asistido. La vida es concebida como un don exclusivo de Alá, y solo Dios 

puede determinar su comienzo y su fin. Desde esta perspectiva, cualquier intervención humana 

destinada a provocar o acelerar la muerte es considerada una transgresión a normas divinas 

fundamentales, equiparable al asesinato o al suicidio. La sharía establece como principio central 

la protección de la vida y del cuerpo humano, lo que implica la obligación de preservar la vida y 

agotar los tratamientos disponibles, salvo en casos de encarnizamiento terapéutico fútil. El 

sufrimiento, en este marco, suele interpretarse como una prueba espiritual, lo que refuerza la 

negativa a legitimar la eutanasia como respuesta al dolor. 

 

El impacto de las posiciones religiosas en el debate uruguayo 

 

En el contexto uruguayo, donde la población musulmana es minoritaria, estas posturas 

convergen con las manifestadas por otras confesiones religiosas mayoritarias. Frente a la 

aprobación de la Ley de Muerte Digna, la Conferencia Episcopal Uruguaya sostuvo que quitar la 

vida a un paciente no es moralmente aceptable, aun cuando este lo solicite para poner fin al 

sufrimiento, y advirtió que la regulación de la eutanasia menoscaba la dignidad humana. 

En la misma línea, la Alianza Evangélica Latina (AEL) expresó su rechazo a la legalización de la 

eutanasia en Uruguay, señalando que se trata de una práctica contraria al principio de defensa 

de la vida. Desde esta perspectiva, toda vida humana posee una dignidad inherente que impide 

su terminación deliberada por parte del Estado. Asimismo, se sostuvo que la aprobación de este 

tipo de leyes podría promover una “cultura de la muerte”, en oposición a los principios 

cristianos, y se enfatizó la necesidad de fortalecer políticas públicas de cuidados paliativos y 

atención compasiva al final de la vida. 

 

 

Discusiones  

 

El análisis comparado revela tensiones éticas, jurídicas y clínicas aún no resueltas. Los conceptos 

que estructuran la regulación —irremediabilidad, sufrimiento intolerable, capacidad decisoria, 

autonomía— carecen de definiciones estables en salud mental. 

 

 



EL ESTUDIO 

10

. 

 

 

 

La irremediabilidad es especialmente problemática: la evolución de los trastornos depende en 

gran medida de acceso a tratamientos, continuidad de cuidados y condiciones sociales. La 

ausencia de estos recursos puede generar la impresión de incurabilidad, cuando la causa real es 

la falta de atención adecuada. 

Respecto de la capacidad decisoria, la literatura señala fluctuaciones, influencias del sufrimiento 

intenso y condiciones de vulnerabilidad socioeconómica. Esto plantea interrogantes sobre la 

autonomía real de la decisión de morir en contextos de dolor emocional, aislamiento o carencia 

de opciones terapéuticas. 

El riesgo de reproducir ableísmo también es relevante: interpretar ciertas vidas como “menos 

valiosas” puede afectar el modo en que se evalúan solicitudes de eutanasia en personas con 

discapacidad psicosocial. 

Asimismo, surge la tensión entre autonomía y deber estatal de protección. En salud mental, la 

frontera entre agencia y vulnerabilidad es especialmente permeable. 

Finalmente, las diferencias entre Uruguay y Argentina plantean preguntas sobre el rol del derecho 

al regular prácticas que involucran dilemas éticos profundos: ¿cómo construir estándares de 

evidencia y garantías que eviten arbitrariedades? ¿Qué peso asignar al sufrimiento psíquico, la 

autonomía, los tratamientos disponibles y la protección de personas vulnerables? ¿Cuáles serían 

las implicancias para equipos de salud en sistemas con recursos limitados? 

Estas preguntas muestran que la discusión sobre eutanasia y salud mental requiere un análisis 

multidimensional donde convergen bioética, derecho, clínica y determinantes sociales, y que 

difícilmente pueda resolverse mediante definiciones normativas simples. 



10. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Bahamondez, M. (1993). Bahamondez c/ Instituto Central de Medicina. Corte Suprema de Justicia de la 

Nación (Argentina). 

 Bélgica. Loi relative à l’euthanasie, Moniteur Belge, 28 mai 2002. 

  Cámara de Diputados de la Nación Argentina. (2024). Proyecto de Ley de Buena Muerte y Regulación 

Legal de la Eutanasia. Buenos Aires: Congreso de la Nación. 

  Cifra Consultora. (2024). Encuesta de opinión pública sobre la Ley de Muerte Digna en Uruguay. 

Montevideo. 

  Colombia. Corte Constitucional. (2022). Sentencia C-233/22: Alcances del derecho a morir dignamente. 

Bogotá. 

 Código Penal de la Nación Argentina (1921, t.o. 1984). Buenos Aires: Infoleg. 

 Código Penal Suizo (1937). Art. 115: Ayuda al suicidio. 

 Código Civil y Comercial de la Nación (2015). Buenos Aires: Infoleg. 

 Dierickx, S., Chambaere, K., & Verhofstadt, M. (2023). Euthanasia in psychiatric disorders: Trends and 

ethical considerations in Belgium. BMC Psychiatry, 23(56). 

  Dutch Regional Euthanasia Review Committees. (2023). Annual report on euthanasia and assisted 

suicide cases. The Hague. 

  Ecuador. Corte Constitucional. (2023). Sentencia 34-1S-IN/23: Despenalización de la eutanasia activa 

voluntaria. Quito. 

 Health Canada. (2023). Fifth Annual Report on MAID. Ottawa. 

  International Disability Alliance. (2021). CRPD Observations on euthanasia and assisted suicide. 

Geneva. 

  Kim, S. Y. H. (2022). Jurisdictions that allow euthanasia and/or assisted suicide usually require 

irremediability as a requirement for eligibility. Cambridge University Press. 

  Luxembourg. (2009). Loi du 1c mars 200S relative à l’euthanasie et à l’assistance au suicide. 

Luxembourg. 

 Ministerio de Salud Pública de Uruguay. (2024). Ley de Muerte Digna. Montevideo. 

  Ministerio de Sanidad (España). (2023). Informe sobre la implementación de la Ley Orgánica 3/2021. 

Madrid. 

  Nicolini, M. E., Kim, S. Y. H., Churchill, M. E., & Gastmans, C. (2022). Irremediability in psychiatric 

euthanasia: Examining the objective standard. Psychological Medicine. 

 Países Bajos. (2002). Termination of Life on Request and Assisted Suicide Act. 

 Roxin, C. (2000). Derecho penal. Parte general. Madrid: Civitas. 

 Sanidad de Suiza. (2022). Directrices sobre asistencia al suicidio. Zurich. 

  Uruguay. Senado y Cámara de Representantes. (2024). Ley de Muerte Digna (Ley Nº 20.431). 

Montevideo. 

 U.S. States (Oregon Health Authority). (2023). Death with Dignity Act: Annual Reports. 

 World Health Organization. (2021). Suicide worldwide: Global report. Geneva. 

 

 

 

  



 

 

 

Para conocer más sobre este informe de investigación elaborado por el Centro de 

Investigaciones Sociales de UADE: insod@uade.edu.ar 

 

Acceda a nuestros otros informes de investigación: 

https://www.uade.edu.ar/sites/investigacion/ 

FICHA 

Título del estudio: Eutanasia y suicidio asistido desde un enfoque jurídico y de salud mental 

en Argentina, América Latina y Europa. Estudio exploratorio-descriptivo de revisión 

bibliográfica y normativa. 

Año: 2025. 

Tipo de estudio: Exploratorio-descriptivo, con enfoque cualitativo. 

Metodología: revisión bibliográfica sistemática (2021–2024) de artículos científicos revisados 

por pares, informes institucionales y documentos oficiales de organismos internacionales. 

Comparación de marcos normativos de países que regulan la eutanasia o el suicidio asistido: 

Bélgica, Países Bajos, España, Canadá, Suiza, Colombia, Uruguay y regulaciones vigentes en 

Argentina. Fuentes consultadas: PubMed, Scopus, Web of Science, Google Scholar y normativas 

oficiales. Criterios de inclusión: estudios y documentos sobre eutanasia y suicidio asistido 

vinculados a diagnósticos psiquiátricos, sufrimiento psíquico persistente, capacidad decisoria, 

irremediabilidad y derechos de las personas con discapacidad. Corpus analizado: 8 

documentos de Bélgica, 7 de Países Bajos, 5 de Canadá, 4 de España, 3 de Suiza, 2 de 

Colombia; 17 documentos vinculados al caso argentino (normativas, proyectos de ley, 

jurisprudencia e informes institucionales). 

Objetivo general: analizar críticamente el estado del arte sobre eutanasia por motivos de 

salud mental y revisar la normativa internacional vigente para aportar evidencia al debate 

público y académico. 

Alcance: el estudio no evalúa casos clínicos individuales; analiza marcos regulatorios, su 

aplicación comparada y debates éticos . 

STAFF 

Centro de Investigaciones Sociales - UADE 

Daniel Sinopoli 

Juan Pablo Bolivio 

Silvina Lumi, profesora e investigadora de Derecho, UADE 

Manuelita Diez, profesora e investigadora de Psicología, UADE 

Vocera: Adriana Villalva, directora del Departamento de Derecho, UADE 

mailto:insod@uade.edu.ar
https://www.uade.edu.ar/sites/investigacion/

